**Межфакультетский курс**

**От Библии к Талмуду: иудаизм и христианство в эпоху поздней античности**

*Автор курса:*

*Заведующий кафедрой иудаики ИСАА МГУ имени М. В. Ломоносова, профессор, доктор исторических наук Ковельман Аркадий Бенционович*

**ПРОГРАММА**

**Тема 1: История и Священное писание. Складывание общей традиции иудаизма и христианства**

**(6 часов)**

*Танах и Ветхий Завет: сюжет, состав и историческая основа.* Так называемые библейские противоречия и как основа для богословских толкований: два имени Бога, два рассказа о творении женщины, множественные обращения словах Бога и т.п. Разрывы смысла как черта стиля древнееврейской литературы. Идея творения и вавилонский миф: революция и преемственность. *Панвавилонизм* как часть расистской идеологии в Германии. Миф о Левиафане. Слово (Логос) и Премудрость (София) как Начало Творения. Два рассказа о творении женщины, «Пир» Платона, миф об *андрогине* и истоки Каббалы. Райский сад – имморализм мифа и мораль закона. Познание добра и зла как запрет и как моральный императив. Рождение смерти и первородный грех. Миф об Изгнании и миф о Прометее, вина и беззаконие в трактовке Ницше. Изгнание и возвращение как перипетия и основа сюжета Библии против индоевропейского мифа о «вечном возвращении». Убийство Каином Авеля как начало истории: истоки различия и неравенства. Вавилонская башня, миф о рассеянии и смешении. Обетование, предопределение и гегелевская «хитрость разума»: история Авраама, Иосифа и др. Жертвоприношение Авраама («связывание Исаака») как матрица: от жертвы Иисуса до Холокоста. Египет как «Райский сад» и «дом рабства»: диалектика диаспоры. Исход и история Валаама – истоки вражды между евреями и «народами мира». Исход в трактовке египтян (Манефон и Апион). Синайское откровение и идея «Завета» (договора Бога с Израилем). «Из пламя и света рожденное слово»: сокрытие лица Моисея, послушание и упрямство народа, Золотой телец. Метафора пустыни, покорение Ханаана, анархия и раздробленность. Избрание земного царя как отвержение Царя Небесного, теология власти в христианстве и иудаизме. Давид и Соломон как прообразы земного царя (Юстиниан и др.). Храм и Иерусалим как прообразы сакрального пространства (Святой Софии в Константинополе, Новый Иерусалим и т.п.). Разделенные царства и их гибель. Идея *галута* («обнажение», «изгнание»). Пророчество Исайи о рождение Мессии как повесть о возвращении в Райский сад («перекуют мечи на орала»). Иеремия как отверженный пророк. Вавилонский плен и утопия Иезекииля. «Раб Божий» как прообраз Иисуса. Возвращение Израиля и Второй Храм. Начало разделения между Израилем и Народами: Ездра и Неемия против Руфи. Завоевания Александра Македонского, эллинизм и иудаизм, их конкуренция и синтез. Возвращение Израиля в Египет, Птолемей как Новый Фараон, царь египетский, апология диаспоры в Послании Аристея. «Перевод семидесяти толковников» и рождение Ветхого Завета из Библии александрийских евреев. Рождение синагоги в Александрии, формирование диаспоральных общин. Ветхий Завет и Танах: их идентичность и различия. Завершение Танаха – Новый Исход. Завершение Ветхого Завета – пророчества о рождении Мессии.

*В ожидании Христа и Антихриста*. Книга Даниила как источник мессианских чаяний: «сын человеческий», «воскресение из мертвых», «просвещающие многих». Череда империй как схема истории в преддверии конца истории, Гог и Магог. Ханука как праздник света и теология света. Мученики и революционеры: иудаизм против эллинизма. Династия Хасмонеев – местоблюстители Мессии («пока не придет истинный пророк»). Всеобщая смута в Римской империи и мессианские ожидания («Четвертая эклога Вергилия»). Август как восстановитель Республики и учредитель Золотого Века. Ирод как Ложный Мессия (Антихрист) и как Фараон, царь Египетский. Разделение народа и разделение Торы в Израиле: фарисеи, ессеи и саддукеи. Устная Тора фарисеев и Сокрытая Тора ессеев. Книги Юбилеев, книги Еноха, документы Кумрана. Община кумранитов как «Новый Завет» и Сыны света. *Пешер* как толкование Тайн Торы. Апокалиптика как основа революционных сект (зелоты). Александрийское богословие: Филон и другие. Философская экзегеза против *пешера*. Рождение Логоса от Гераклита и Платона. Логос как архитектор творения. Безымянный Бог и его Силы. Мемра в Таргумах (переводы Торы на арамейский). Александрийские евреи в ловушке Логоса: всеобщее против частного, элита против массы, конформизм против насилия власти. Погром 38 г. н. э. – канун гибели александрийского еврейства.

**Тема 2: Родовые муки: рождение христианства и катастрофа иудаизма**

**(10 часов)**

*Йешу ха-Ноцри – Иисус из Назарета*. Мессианские ожидания в еврейском обществе и в Римской империи (Четвертая эклога Вергилия). Свидетельства об историческом Иисусе: Новый Завет и Иосиф Флавий. Талмудическая легенда об Иисусе. Синоптические евангелия: их происхождение, структура и датировка. Иисус и ессейская традиция (Иоанн Креститель). Иисус как рабби: «кафедра Иисуса», непонимание учеников. Иисус и толпа: от популярности к ссоре. Иисус и фарисеи: Школа Шаммая и Школа Гиллеля, законы о браке и разводе. Протест против лицемерия и «политической корректности». Иисус и маргиналы: блудницы и мытари. Иисус и Закон: исполнение Закона и власть над Законом. Аномия как черта мессианства. Иисус и Храм: паломничества, пророчества о разрушении Храма. Иисус и зелоты: отказ от насилия, «Богу – Богово, кесарю – кесарево». Иисус перед семейными и родовыми узами: конфликт со «своими» и преданность «своим». Причины конфликта Иисуса с еврейским обществом. Иисус и саддукеи, конфликт ценностей: что важнее: один человек или целый народ? Иисус как «сокрытый мессия», царь Иудейский, отрасль Давида. Суть и причины сокрытия, традиция сокрытого мессии в иудаизме. Чудеса и символические поступки Иисуса: от воскресения девочки к «въезду в Иерусалим на осле». Тайная вечеря как пасхальный *седер*. Суд над Иисусом и исполнение пророчеств: библейская экзегеза в рассказе о распятии Иисуса. Воскресение Иисуса в культурном контексте Римской империи. «Четвертое евангелие» (От Иоанна) как Евангелие Логоса. «Община святых» в Иерусалиме после смерти Иисуса – еврейская секта под главенством Иакова, брата Иисуса.

*Павел (Саул, Савл) из Тарса: творение новой религии*. Павел как эллинистический еврей и как ученик законоучителя Гамалиила (Раббан Гамлиэль бен Шимон ха-Закен): сочетание эллинистической культуры с фарисейской образованностью. Психологизм и диалектика Павла как одна из вершин человеческой мысли. Диалектика мудрости и глупости, силы и слабости, Закона и благодати, веры и дел. *Аномия* Павла: смерть как освобождение от Закона. Умершие вместе с Иисусом и вместе с ним воскресшие свободны от исполнения заповедей. Освобождение от ига Закона не освобождает от требований святости, поскольку грешники не наследуют Царство небесное. Соблюдать заповеди ради того, чтобы не соблазнились слабые. Не требовать соблюдения заповедей, чтобы не преградить дорогу язычникам к вере. Преодоление противоречия между общим и частным, еврейским и всемирным, «логическим» и ритуальным. «Ни эллина, ни иудея». Диалектика опустошения (*кеносис*) и полноты (*плерома*). Диалог Платона «Теэтет» как источник концепции опустошения и полноты, развитие идеи у Филона, каббалистический *цимцум* («сжатие») как разновидность той же идеи. Опустошение и смерть Иисуса как условие спасения человечества, опустошение Израиля как условие спасения язычников (через ревность). Слепота Израиля и непонимание духовного смысла откровения. Невозможность исполнить Закон и обреченность проклятию тех, кто добивается святости по Закону. Иисус, принимающий на себя проклятие и освобождающий человечество из-под власти проклятия. Милость против дел праведности. Конечное спасение всего Израиля, когда исполнится число язычников, предопределение и гегелевская «хитрость разума». Проповедь Павла, ее успех у язычников и неудача у евреев. Конфликт Павла с «общиной святых» в Иерусалиме и с Петром. «Послание к Евреям» в корпусе Нового Завета: Иисус как жертва и первосвященник. Возникновение названия «христиане» в контексте римской культуры.

*Иудейская война и гибель храмового иудаизма*. Храм как пуповина, связывающая христианство с иудаизмом. Роскошь и прославление Храма при Ироде, дискредитация и профанация Храма как оборотная сторона его возвышения. Сомнения в необходимости Храма среди александрийской интеллектуальной элиты. Критика Храма и священников ессеями и замена Храма общиной как «лагерем». Критика Храма и священников в талмудической традиции. Храм Онии в Леонтопольском номе Египта как скандал. Воинствующие зелоты (ревнители). Библейские истоки «ревности за Бога». Финеес (Пинхас), внук Аарона-первосвященника, как прообраз зелота. Конфликт между властью Бога и властью царя в Библии и отказ зелотов подчиниться любой власти. Отказ от жертвы императора и «жертва блудницы». Хизкия, Иуда Галилеянин и Менахем – мессианская галилейская «династия». Агриппа I – последний царь из династии Ирода, ложный мессия. Ненависть между евреями и язычниками как теологическая категория. Пародия на рассказ об Исходе и погром в Кесарии Приморской как начало Иудейской войны, Менахем как Мессия, царь Иудейский и его убийство. Смерть Мессии и раскол в лагере восставших. Иосиф Флавий как священник и сновидец – образ библейского Иосифа Прекрасного. Пророчество о воцарении Веспасиана, император как Антихрист. Разрушение Храма и Иерусалима, закрытие Храма Онии в Леонтополе и конец эпохи Второго Храма.

**Тема 3: Новое начало: реконструкция иудаизма**

**(6 часов)**

*Можно ли писать стихи после Освенцима?* Возможен ли Израиль после разрушения Храма? Совет Махатмы Ганди – коллективное самоубийство евреев. Коллективное самоубийство зелотов в Масаде, отказ фарисеев от брака и рождения детей, «чтобы семя Авраама исчезло», отказ от вина и мяса. Восстание в диаспоре в 115-117 гг. и гибель эллинистического иудаизма. Восстание Бар Кохбы в Иудее (132-135 гг.) и карательные декреты Адриана. Ожидание конца света в иудаизме и христианстве: Откровение Иоанна Богослова, Апокалипсис Баруха, IV Книга Ездры.

*Пути преодоления кризиса*: уход в Пеллу (иудео-христианство) и уход в Явне (новый иудаизм). «Синедрион» в Явне, Циппори и Тивериаде, построение иудаизма внутри текста.Были ли законоучители духовными лидерами Израиля или маргинальной группой интеллектуалов? «Ученики мудрецов» как еврейская ученая элита. Формирование греческой и римской ученой элиты в эпоху поздней античности, еврейские рабби и христианский клир. Диалектика аудитории (толпы) и проповедников: между ненавистью и социальной ответственностью. *Ешива* как аналог греческой *кафедры*. Синагога и церковь: церковь как Храм и синагога как не-Храм. Консолидация иудаизма и христианства: возникновение понятий «ересь», «еретик» в иудаизме и христианстве, борьба с иудео-христианами и гностиками, отлучение несогласных, кодификация Письменной Торы (*Танаха*), формализация литургии без Храма. Изучение Торы и выполнение заповедей: что важнее? Мишна как «повторение Торы». «Повторение Торы» в Библии как «царская заповедь» и глава Синедриона как «князь», местоблюститель царя. Рабби Иуда Князь – отрасль царя Давида и редактор Мишны. Новый облик мессианства – рабби-мессия, законоучитель как помазанник Божий, царь Иудейский. Мишна и кодификация законов в Римской империи. Талмуд как дискуссия мудрецов. Мидраш – толкование библейских стихов. Создание корпуса Устной Торы. Устная Тора и Новый Завет. Устная Тора и творения Отцов Церкви. Покровительство и признание римских властей, восстановление еврейской автономии. Глава Синедриона как еврейский патриарх и римский чиновник. Миланский эдикт (313 г.) и христианизация Римской империи. Преследование сектантов и евреев в поздней античности, антиеврейское законодательство и ликвидация еврейского патриархата (419 г.). Катастрофа палестинского еврейства накануне арабского завоевания. *Евреи Вавилона*. Южный Ирак в эпоху Селевкидов, Аршакидов и Сасанидов. Положение евреев в Империи Сасанидов (III – VII вв.). Иудаизм и зороастризм. Князь Изгнания как отрасль Царя Давида. Иудаизм и зороастризм, религиозные преследования. Арабское завоевание и конец античности. Завершение формирования раввинистического иудаизма.

**Тема 4: Талмуд как мифопоэтический эпос**

**(6 часов)**

*Метафора сакрального брака в отношениях между Израилем и Богом.* Освящение жены при вступлении в брак и освящение Израиля. Израиль как сын Божий. Обязанности сына перед Отцом и Отца перед сыном. Изучение Торы и исполнение заповедей Израилем как Сыном: аналог веры и дел у Павла, умозрения и практических добродетелей у Аристотеля. Библейский закон о разводе как метафора разрушения Иерусалима. Тора как «разводное письмо». Вина разводящихся (Израиля и Бога). «Напрасная вражда» Израиля как гражданская война и восстание зелотов. Обида, нанесенная «плотнику» и наказание за нее – спор с первосвященником Каиафой. Один человек равен целому миру, одна овца важнее стада: конфликт ценностей. «Напрасная вражда» как семейное насилие и вина Бога. Возможность восстановления брака и возвращение жены к мужу, Израиля к Богу. Сходство и различие между Талмудом и Отцами Церкви в толковании вины Израиля и развода Израиля с Богом. Толкование «Песни Песней» и «Плача Иеремии»: верность Израиля Богу как любовь и ревность девушки к юноше, отказ делить Бога с народами мира.

*Учение о страданиях в Талмуде*. Страдающий и кающийся Бог, изгнавший Свою жену и убивший Своего сына. Критика молчания Бога и молчания мудрецов. Страдающий Мессия из колена Ефремова. Страдания праведников любезны Богу. Страдания как выражение любви к Богу, готовность отдать Ему свою душу, даже если Он «выдавливает» ее.

*Время и вечность в Талмуде*. Бог, создающий и уничтожающий миры. «Геенна огненная» как «мировой пожар» стоиков. Синедрион как Страшный суд, а мудрецы как судьи. Жизнь еврея как паломничество, Царство Божие как цель паломничества. Опоздание к приходу Царствия Небесного в иудаизме и христианстве. Молитва как прорыв из времени в вечность, как остановка мгновения. «Исповедь» Августина и Талмуд. Невозможность остановиться и отказаться от изучения Торы и чтения проповедей даже в Будущем мире. Ешива и синагога в Царствии Небесном.

*Пост и радость в Талмуде*. Тора как источник радости и как аналог поста. У праведников – свет, но нет радости. У «прямых сердцем» есть радость, но нет света. Клоуны, тюремщики и чудотворцы как «прямые сердцем». Аналогия с мытарями и блудницами в Евангелиях. Суббота как карнавал: царство смерти и смеха. «Пир» Платона в Талмуде. Смерть Мессии (Христа) накануне субботы. Смерть как освобождение от заповедей. «Восьмой день» как день воскресенья из мертвых.

**Тема 5: Христианство и иудаизм: неизбежность встречи**

**(2 часа)**

*Противостояние христианства и иудаизма*. Иустин Философ (Мученик) и его «Диалог с Трифоном Иудеем». Трактаты «против иудеев». Маркион и его попытка отказаться от Ветхого Завета и библейского Бога. Концепция Августина и невозможность разорвать связь иудаизма с христианством. Относительное «безразличие» иудаизма к христианству в эпоху поздней античности и поворот иудаизма к христианству в Новое Время. Христианство как «билет в культуру» и христианство как оправдание иудаизма. «Смерть Бога», кризис христианства и иудаизма. Холокост как распятие Иисуса. Ответ христианства и иудаизма на Холокост.

**Примерные вопросы к зачету:**

1. Библейский стиль и библейские противоречия как источник богословских толкований.
2. Панвавилонизм и отличие Библейских рассказов от вавилонских и угаритских мифов.
3. Изгнание и возвращение как сюжет Библии.
4. Промысел Бога, предопределение и «хитрость разума».
5. Миф о жертвоприношении Авраама («связывание Исаака») в иудаизме, христианстве и современной идеологии.
6. Отверженный пророк и «раб Божий» как прообразы Иисуса.
7. Исход, Ездра и Неемия. Религиозные корни вражды между евреями и народами мира.
8. Теология власти и мессианство в христианстве и иудаизме: царь земной и Царь Небесный, царь-помазанник (Мессия), Антихрист.
9. Мессианские пророчества, еврейская и христианская эсхатология. Будущий мир, Царствие Небесное.
10. Эллинизм и иудаизм: конкуренция и синтез. Александрийское богословие.
11. Структура и состав Танаха, структура и состав Ветхого Завета.
12. Книга Даниила как источник мессианских чаяний.
13. Разделение народа и разделение Торы в эпоху Второго Храма: фарисеи, ессеи и саддукеи.
14. Концепция Логоса в иудаизме и христианстве.
15. Образ Иисуса в Евангелиях.
16. Павел, его идеи и его диалектика.
17. Роль Иерусалима, Храма и священников в иудаизме до 70 г. Критика Храма. Разрушение Храма как разрыв пуповины между христианством и иудаизмом.
18. Новый Иерусалим, священство и храмы в христианстве. Священство и отношение к Храму в иудаизме после 70 г. Синагога и раввины как не-храм и не-священники. Роль *коэнов* (священников) в иудаизме после 70 г.
19. «Ревность» в иудаизме и христианстве. Зелоты, их идеология и практика.
20. Идеология отчаяния и идеология надежды в иудаизме после 70 г.
21. Складывание сословия «учеников мудрецов» как духовных лидеров иудаизма в контексте греческой и римской культуры поздней античности. Образ рабби-мессии.
22. Синедрион в Явне, Циппори и Тивериаде. Позиция патриарха. Отношение с римской властью до и после принятия христианства.
23. Создание корпуса Устной Торы.
24. Метафора сакрального брака в отношениях между Израилем и Богом.
25. Учение о страданиях в Талмуде.
26. Время и вечность в Талмуде.
27. Пост и радость в Талмуде.
28. Полемика христианства и иудаизма в античности.
29. Кризис христианства и иудаизма в Новое и Новейшее время, их взаимоотношения.

**Рекомендуемая литература**

**Основная литература:**

*Аверинцев С. С.* Поэтика ранневизантийской литературы. М.: «Наука», Главная редакция восточной литературы, 1977.

*Боярин Д.* Израиль по плоти: о сексе в талмудической культуре. М.: Книжники, 2012.

*Гершович У. и Ковельман А. Б.* Вавилонский Талмуд: Антология аггады*.* Т. 1, 2, 3.Перевод и комментарии. Под редакцией С. С. Аверинцева и А. Штайнзальца. Иерусалим, Москва: Израильский институт талмудических публикаций, 2001, 2004, 2008.

Гиршман 2002 – *Гиршман М*. Еврейская и христианская интерпретации Библии в поздней античности. М: Мосты культуры, 2002.

*Ковельман А. Б*. Эллинизм и еврейская культура. Москва-Иерусалим: Мосты культуры – Гешарим, 2007.

*Ковельман А. Б.* Сокрытое и явленное в Талмуде. Очерк нефилософского мышления на исходе античности. М. Индрик, 2016.

*Сандерс Э. П.* Иисус и иудаизм. М.: Мысль, 2012.

*Тантлевский И. Р.* Книги Еноха. Москва и Иерусалим: Мосты культуры; Гешарим, 2000.

Урбах Э. Мудрецы Талмуда. / Пер. Е. Левина. М.; Иерусалим: Мосты культуры – Гешарим, 2016.

**Дополнительная литература:**

*Ауэрбах Э.* Мимесис. Изображение действительности в западноевропейской литературе. М.: Прогресс, 1976 (переизд.: СПб: Университетская книга, 2000).

Бубер М. Два образа веры. Перевод М. И. Левиной / Под ред. П.С. Гуревича, С.Я. Левит, С.В. Лёзова. М.: Республика, 1995.

*Книги Маккавеев*. Перевод с древнегреческого, введение и комментарии Н.В. Брагинской, А.Н. Коваля, А.И. Шмаиной-Великановой; под общ. ред. Н.В. Брагинской; научный редактор М. Туваль. М.: Мосты культуры/Гешарим, 2014.

Шифман Л. От текста к традиции в эпоху Второго Храма и период Мишны и Талмуда. / Пер. А. Сиверцева. М.; Иерусалим: Мосты культуры – Гешарим, 2000.

*Раджак Т.* Иосиф Флавий: историк и общество. Москва-Иерусалим: Еврейский университет в Москве, Гешарим, 1993.

*Штайнзальц А*. Введение в Талмуд. / Пер. с иврита и английского, компиляция, редакция и дополнения З. Мешкова. Иерусалим, Москва: Израильский институт талмудических публикаций, Институт изучения иудаизма в России, 1993.